
 מרדכי לינזר

 בכורות מה

 

 היתה בה יתרת וחתכה

הואיל וחתכה שהרי הוא מחוסר אבר שנברא בו, עכ"ל, וכ"כ הרע"ב. ומשמע מדבריו דהוי בע"מ דוקא אם חתכה,  (ד"ה אם) פרש"י
דהא הרע"ב בהמשך כתב דהוי מום משום היתרת עצמה, אפי' אם לא חתכה.  אבל כל עוד שהיתרת בו ל"ה בעל מום. והק' התיו"ט

 וכן מוכח מסיפא דמתני', דרבנן נחלקו על ר"י בשש שש, וא"כ אמאי פרש"י דהמום הוא דוקא משום שחתכה. 

אף שבמשנה היה תירץ דרש"י כתב כן להעמיד מתני' גם אליבא דר' יהודה, דאיהו סבר דיתרת לבד ל"ה מום, ו(ד"ה היתה) והשפ"א 
אפשר לפרש דר"י חלק דוקא בשש שש, אבל אם ביד אחת יש יתרת הוי מום, אבל סובר רש"י דר' יהודה פליג על עיקר דין יתרת 

 דל"ה מום, וכמש"כ גם הרמב"ם בפה"מ, ולהכי הוצרך לפרש שהמום הוא משום הכתיחה לבד. 

באצבעות ידיו אפילו היו שש ושש, ואם חתך את היתירה כשר, ואם מי שיש בידו אצבע יתירה (פ"ח הי"א) כתב בזה"ל,  והרמב"ם
, עכ"ל. וזה בניגוד לרש"י שהפסול הוא 'משום' שחתכה, ואילו לדעת הרמב"ם הוא פסול 'אפילו' אם היה בה עצם אפילו חתכה פסול

 חתכה.

ו הפסול הקודם, וזהו שכתב 'אפילו' והאבנ"ז (יו"ד סי' נג) יצא לחדש שהרמב"ם סובר דהפסול אחרי חתיכה הוא משום שנשאר ב
חתכה, והיינו דאכתי נשאר בו פסול יתרת. ואילו רש"י סובר דאלזינן בתר דידי', ולהכי כי חתכה תו ל"ה בע"מ של יתרת, אלא 

 שנפסל מטעם אחר שחתיכת האבר לבד חשיבא מום.

ם אם אין בו עצם חשיב מום, אבל דוקא אם יש בו עצם נפסל גם אחרי אבל קשה לומר דחתיכת היתרת אינו מפקיע הפסול הקודם, שהרי משמע ברמב"ם שג
ש בו עצם ובין חתיכה, וכן דייק הלקה"ל, ומבו' שבעיקר חתיכת היתרת מהני להפקיע פסולו, אלא שיש בו פסול חדש משום נטילת היתרת, ולהכי יש לחלק בין י

 אין בו עצם.

רש שבא לומר שלא תימא שהוכשר ע"י חתיכת היתרת [כמו באין בו עצם], אלא דאכתי הוא פסול, אבל אין ומה שדייק האבנ"ז ממש"כ הרמב"ם 'אפילו', יש לפ
וכן מפורש בחזו"א (סי' כו זה דוקא מאותו טעם, שעכשיו יש לו פסול חדש משום שחתך האבר [וכן נראה מדברי התיו"ט והשפ"א שהבינו בדברי הרמב"ם]. 

הוא גם מחלל עבודה, דמעתה נחשב 'שבר יד' המוזכר בתורה]. והיינו שגם הרמב"ם מודה  סקי"ב ד"ה נראה) דכיון שחתך היתרת
 לרש"י דחתך היתרת הוי מום בפנ"ע, ולא משום שנשאר בו המום הקודם.

"כ עכשיו שהסיר בעיקר מש"כ רש"י [והרמב"ם] שהמום הוא משום נטילת היתרת, לכאו' מוכח דעיקר הפסול של יתרת אינו משום דכל יתר כנטול דמי, דא
דמי, וכדמוכח היתרת אמאי נפסל משום ההפסד ההוא, שהרי הוא עצמו ל"ה מום [ועי' ראש"ב מש"כ לתרץ, וצ"ע], אע"כ דלגבי מומין לא אמרינן כל יתר כנטול 

 .אברלעיל (מ.), ולהכי כל עוד שיש לו יתרת פסול משום שאינו נראה כשאר בנ"א, אבל בזה שחתך היתרת פסול משום מחוסר 

 

 יש בה צפורן ואינה נספרת ע"ג היד

שאילו יש בה צפורן הרי הוא מטמא באהל אע"פ שאינה נספרת ע"ג היד, וכן מדוייק בדברי רב חסדא בשם רבינו  בברייתא מבו'
 הגדול, וכ"כ הרמב"ם פ"ב טומ"מ ה"ז להדיא. 

דברי ריו"ח לעיל משמע דבעינן דוקא נספרת. וכן  ולכאו' ה"ה במתני' דחשיבא מום אפי' אם אינה נספרת ע"ג היד, אבל מסתימת
מצינו בעבד, דמבו' בקידושין (כה.) שאם האדון הפיל יתרת שיוצא לחירות, והתנה ריו"ח דהוא בנספרת ע"ג היד, ולא הזכיר עוד 

יו"ח דמיירי ) הוסיף שהרי סתמא דמילתא שהיתרת יש בה צפורן, ומהא דהתנה ריש בה צפורן. והחזו"א (סי' כו סקי"באופן ש
 בנספרת משמע להדיא דלא סגי בצפורן לבד.

ונל"ב דיתרת  אמנם הדבר תמוה בסברא, שהרי כיון דמטמא באהל, הרי הוא חשיב אבר גמור, ואמאי ל"ה בעל מום בחתיכתו, ואמאי עבד אינו יוצא בה לחירות.
  א דוקא בנספרת ע"ג היד, שמתחברת בהדי שאר אצבעות.שיש בה צפורן אמנם חשיבא אבר, אבל לא חשיבא 'אצבע', והחשיבות של אצבע הי

דר אינו חשיב ולהכי לגבי טומאת מת כל אבר מטמא באהל, ואילו לגבי מומין ולגבי עבד, היינו שנהיה מחוסר אבר מסוים, אבל בזה שנחסר לו אבר שאינו מוג
שנאמרו דוקא באברים מסוימים, ולהכי אף דיתרת גם חשיבא אצבע, אבל המום בע"מ. שהרי לגבי עבד, ילפינן שיוצא לחירות באחד מכ"ד ראשי אברים, ומבו' 

וה"ה לגבי מומין, לא איכפ"ל בזה שנחסר לו אבר בלתי מוגדר, אלא שנאמרו במומין באברים המיוחדים באדם,  הוא משום היותו 'אצבע', ולהכי בעינן נספרת.
שוה בזש"א היה קשה לחלק בכך, שהרי כל דבר פוסל בזה, גם כושי וגיחור. אבל למשנ"ת לעיל, הרי אחרי וגם בזה בעינן אצבע. אמנם אם הפסול היה מדין דאינו 

 ר יד'.שחתך כבר פקע ממנו תורת 'יתרת', ומעתה הפסול הוא שחסר לו אותו אבר, א"כ בעינן שיהא אבר מסוים בגוף, וכמש"כ החזו"א שפסולו משום 'שב

 



 משום עצם כשעורה נגעו בה

נקטו שהכוונה גזירה דרבנן אטו עצם כשעורה, אלא דצ"ע אמאי אינו מטמא מדאו' משום עצם  (ד"ה ר"פ) מצ' רסג) והשפ"אהמנ"ח (
כשעורה דמי גרע מכל העצמות, והמנ"ח העמיד שפירש מן החי, וטומאת עצם כשעורה נוהג דוקא בפירש מן המת, והשפ"א העמיד 

אבל השפ"א נקט שהוא דאו', דכל מה שנחלקו אמוראי היכא שאין בו כשעורה,  .שאין בה כשעורה, ולהכי בעינן לטעם של גזירה
 אבל אם אכן יש בו שעורה, לכו"ע טמא מדאו'.

 

 דבר השוה לכל אדם

, הלא הוי [כמו שאמרו לעיל זיל בתר רובא דאינשי] נתקשה דאמאי גברי חשיבי רובא דעלמא (ד"ה כולן עולין) בראשית ביכורים
נקבות. ותירץ שכפי הנראה לאילונית חסר האברים הנוספים של אשה, ולהכי סמוך מיעוט אילונית למחצה  מחצה זכרים ומחצה

ונראה לפרש באופן פשוט, שאין הכוונה דרוב אנשים בעולם אין להם הני אברים, אלא בעינן אברים  זכרים והוו נקבות שיש לה הני איברים מיעוטא.
הוא יוצא מן הכלל, אלא אזלינן בתר רוב אינשי דעלמא], והרי גם נשים יש להם רמ"ח איברים, אלא שניתווספו להם שיש לכל אחד [חוץ ממי שיש לו יתרת ש

 אברים אחרים, אבל כולם שוים במנין רמ"ח. 

ים הנוספים של אשה שאינן והנה לעיל מבו' דיתרת בנספרת או שיש בו צפורן חשיב אבר לטמא באהל, וצ"ע הרי אין זה דבר השוה בכל אדם, ועוד מי גרע מאבר
 מטמאין. וצ"ל דהתם ניתוסף להחשב כאצבע, והרי אצבע הוא דבר השוה בכל אדם, אף דאצבע זו אינה נצרכת, ואילו אברי האשה הם כדבר מיותר. 

בגמ' מבו' דאברים הנוספים באשה אינן מטמאין באהל, אבל לא נתפרש אם אכתי חשיבי עצמות לטמא במגע ובמשא מדין עצם 
כשעורה ולהצטרף לשיעור רוב מנין עצמות. וברש"י (ד"ה חסר) מבו' שמצטרף לשיעור רוב עצמות, ומסתבר שגם מטמא מדין עצם 
כשעורה. והיינו טעמא דדוקא לגבי דין אבר דרשינן שיהא דבר השוה לכל אדם, אבל לגבי עיקר שם 'עצם' אכתי תורת עצם בו [והרי 

 באינה נספרת הוי עצם].לעיל דעת רב הונא בר מנוח שאפי' 

אבל במלאכת שלמה (אהלות פ"ב מ"א) הביא בשם תוס' חיצוניות שאינן מצטרפין לשיעור רוב עצמות, וכ"כ בשטמ"ק הנדמ"ח בשם 
ח'), והיינו שלפי דבריהם הוא כדבר מיותר בעלמא [כיון שאינו  –רגמ"ה. וכן נראה להדיא מסתימת דברי הרמב"ם (פ"ב טומ"מ ה"ז 

 דם], ואין לו תורת עצם. שוה בכל א

 

 איטר יד ורגל

פי' משום שאין לו ימין, ולהכי פסול לעבודה דבעי ימין, וגם איטר רגל פסול משום דבעינן לעבוד לשרת  (מה: ד"ה איטר ברגל) רש"י
 ן 'צורת עמידה'. כדרך שאר עמידה. וזה חידוש גדר בענין עמידה, דלא סגי בזה שגופו נסמך על הקרקע ולא על דבר אחר, אלא דבעינ

אבל איטר רגל  נפ"מ בין איטר יד ובין איטר רגל בעבודה שכשרה בשמאל, כמו בהקטרת אימורים [תוס' מנחות כו.] או לר"ש ברוב עבודות, דאיטר יד יהא כשר,ו
, דלא בעינן עמידה על הרצפה כמבו' אכתי יהא פסול כיון דחסר בעמידה על הרצפה, וזה פוסל בכל עבודה. אבל בהולכת עצים למערכה גם איטר רגל כשר

בל אם הוי בפסחים (סה:). ונפ"מ גם להיפך בבמה, שהרי יושב כשר בבמה (זבחים טז.), וא"כ איטר רגל כשר בבמה, שהרי פסולו הוא משום שחסר בעמידה. א
חמדת דניאל דיני בזרע אברהם סימן י"ב ובזבחים כד: [ובספר  חסרון משום ימין, הרי יש לדון דלא בעינןם ימין בבמה, דעיקר דין ימין הוא מדיני כהונה, כמבו'

 כבר דנו בזה]. 'במה אות ד

והרמב"ן (יבמות קד.) כתב דטעמא דרש"י שאין לפסול משום מום הוא דדוקא בשולט בב' ידיו סובר רבי דהוי מום שנגרע כחו של 
לצד שמאל. והוסיף הרמב"ן דבמשנה משמע דאיטר אין פסולו ימין, ואילו איטר יד לא הוי גריעות כח, אלא שהחליף כחו של ימין 

 משום מום, דאמאי דנו דוקא בשולט ולא באיטר, אע"כ דאיטר טעמא אחרינא משום שאין לו ימין.

והא דסובר רש"י דבאיטר יד אין לו ימין, ביאר האבנ"ז (יו"ד סי' לב סק"ח) משום דהיכא ד'חליף' כחו של ימין להיות בצד שמאל 
 ני כלל, דכחו של ימין חשיב כח רק היכא שנמצא בצד ימין [עי"ש לגבי טריפות]. לא מה

והרמב"ן הק' לפרש"י דהא לגבי תפילין איטר מניח ביד ימינו, ובע"כ דשמאל דידי' חשיב ימין, ותירצו דהם דרשינן יד כהה, שמניח 
ולדעת רש"י, דעלמא אין לו, כיון שניטל כחו].  ימין ביד הכחושה שלו, ואילו בעלמא בעינן מה שנחשב ימין דעלמא [והרי הכא גם

 נקט הרמב"ן שם דאיטר רגל אינו חולץ כיון שאין לו ימין.

אמנם מדברי הרמב"ם (פ"ו ביא"מ הי"א הי"ג) מבו' דפסול של איטר יד ורגל הוא משום שאינו שוה בזרעו של אהרן, וביאר הר"ן 
יון דכח של ימין בודאי לא נמצא בימין, וגרע משולט בב' ידיו שיש לומר דכחו של (ר"פ גיד הנשה) דהכא כו"ע מודו דחשיב מום, כ

 ימין אכתי נשאר במקומו.



אבל מבו' ברמב"ם שאין לפסול משום ימין, ורק משום שאינו שוה בזש"א [ונפ"מ שאינו מחלל עבודה], ויל"ע אם יד ימינו הוי ימין 
לכאו' תלוי בנידון הגמ' בחולין (צב:) אם אזלינן בתר דידי' או בתר דעלמא [ונקט או יד שמאלו הוי ימין, שהיא היד החזקה שלו. ו

 הרמב"ן דאליבא דרמב"ם חולץ בשתי רגליו משום ספק, אבל בעבודה יל"ע איך יעשה].

בצד הימני אמנם בשו"ת הרשב"א (ח"א סי' אלף קכ) מבו' דימין של עבודה דומה לימין של מצורע [בוהן ידו הימנית] דהיינו קביעות 
בגוף כיון שהוא מפורש בתורה, אבל לגבי לולב אזלינן בתר חשיבות, ולהכי איטר יד מחזיק הלולב בימין דידי' שהוא שמאל כל 

 אדם. 

 

 חרש ושוטה

דאמאי פסלו רק משום שאינו שוה בזש"א, והלא עבודתם חשיב 'מתעסק' ואין לזה תורת עבודה כלל, כמש"כ  (ד"ה והשוטה) רע"א
ועד"ז הק' המנחת ברוך (סי' ג' ענף א') ובחי' הגר"ח על הש"ס בהא דדרשינן  פ"ק דחולין (יב: ד"ה קטן) דחשיב מתעסק.התוס' ב

 בחולין (כד:) דקטן פסול לעבודה, דתיפו"ל משום מתעסק.

'). ולהכי בעינן ובמנח"ב שם יצא לחדש דפסול מתעסק נאמר דוקא לגבי שחיטה, ולא לגבי שאר עבודות, וכ"כ האחיעזר (ח"ב סי' ד
 קרא למעט קטן משאר עבודות, וגם בעינן לפסול חרש ושוטה משום שאינו שוה בזש"א.

אבל הגר"ח שם וכן החזו"א (זבחים סי' כ') הוכיחו לא כן מדברי המלחמות פ"ג דר"ה, דמבו' להדיא דפסול מתעסק שייך בכל 
 ייך פסול מתעסק, וא"כ הדק"ל.העבודות, והחזו"א הוכיח כן גם מזבחים (ס.) שגם לגבי זריקה ש

ובחי' הגרי"ז (זבחים ב: ד"ה תד"ה זבחים) איתא דפסול מתעסק פוסל בשחיטה אף דלא הוי עבודה, ובע"כ דגדר דין מתעסק הוא 
פסול בהקרבת קרבן, ולא פסול עבודה, ולהכי בעבודה שאינה שייכת לדין קרבן כמו הטבת הנרות או תרומת הדשן, לא איכפ"ל 

 ולהכי בעינן למעט חש"ו גם מעבודות אלו.במתעסק, 

והחזו"א שם תירץ דמיירי בחרש המדבר ואינו שומע, דחשיב בר דעת, ואכתי פסול לעבודה משום שאינו שוה בזש"א, וכן בשוטה 
יל מיירי בעתים חלים ועתים שוטה, ובשעת בריאותו חשיב בר דעת, ואכתי פסול לעבודה כיון דלפעמים הוא שוטה [כמו נכפה לע

 מד:]. 

וגם הלקה"ל כתב כדברי החזו"א דמיירי במדבר ואינו שומע ובעתים חלים ועתים שוטה, והוכרח כן מקושיא אחרת, שהרי כיון 
 שנתמעט קטן מהא דכתיב 'איש', ממילא נתמעט גם חרש ושוטה שגם לא הוי בני דעת, אע"כ דמיירי בכה"ג דחשיבי בני דעת.

  

 שיעור נגע

, והוכיח מזה פסול [אף שאינו מטמאו] בפחות מכגריסשאפי' פ"מ הק' דאמאי לא קתני 'נגעים' סתמא, ונ סק"ט)המנ"ח (מצוה רעה 
וביאה"ד ששיעור גריס אינו שיעור בכמות הטומאה כדי לטמא  דמותר לעבוד אם הנגע הוא פחות מכגריס דלא חשיב נגע כלל.

יב נגע. ובמנח"א הוכיח כן מהא דבעינן חידוש מסוים שאפשר לצרף אחרים, אלא שהוא שיעור בחפצא של נגע, דבפחות מזה לא חש
 שני נגעים לשיעור גריס. 

 

 נושא נשים בעבירה

, פח:מות בהרשב"א בשו"ת (ח"ז סי' כא) כתב שכהן שנשא גרושה אינו עולה ראשון לתורה עד שידור הנאה וכמבו' במתני' דידן ובי
 ה או מטמא למתים פסול לנשיאת כפים, וכנ"ל.וכ"כ הב"י (ס"ס קכח) שכהן שנושא נשים בעביר

לא נתבאר אם איסור זה הוא מדאו' או מדרבנן, והרמב"ם בפה"מ ספ"ג דסוטה הביא מן התו"כ פר' אמור שלא יחלל זרעו והוא ו
הראב"ד  עצמו אינו מתחלל, שזהו דוקא שאינו נפסל לעולם, אבל כ"ז שהוא נשוי לה הרי הוא פסול [וכ"כ הר"ש שם בדרך א', אבל

 פי' באופ"א], ומבו' להדיא מדבריו שהוא פסול דאו' דחשיב כחלל. ונראה פשוט שגם אסור לו לאכול תרומה או קדשים.

אמנם הרמב"ם בהלכה (פ"ו ביאה"מ ה"ט) כתב שאם עבד לא חילל עבודה, ולכאו' צ"ב דכיון דפסולו דאו' וחשיב חלל, אמאי אינו 
שאח"ז שגם כהן חלל שעבד אינו מחלל עבודה [עי' בנו"כ, ואכמ"ל], ועכ"פ פשיטא דמה"ט  מחלל עבודה. אמנם הרמב"ם כתב בהל'

 א כדין חלל ועבודתו כשרה בדיעבד.גם כהן הנושא נשים בעבירה אינו מחלל עבודה, דדינו הו


